
Número 1598 Enero-Febrero 2026

PARA QUE TODOS
SEAN UNO



Dirección y Administración:
Francisco Daza Valverde
COLABORADORES:
Manuel Bonilla, Mª Dolores 
Domínguez, Fr. Anthony Flores 
Vanegas, Juan Gil, Jordi Mª 
Gil, Pedro Godoy Domínguez, 
José Manuel Granados, 
Alejandro López-Lapuente, 
Esther Martín, Fernando 
Millán, Eric N´Do, Alejandro 
Peñalta, Francisco Rivera, Mª 
Yolanda Romero, Esther del 
Val, Xavier Varella. 

Redacción:
Pl. del Carmen, 1 · 11403 - 
Jerez de la Frontera (Cádiz) · 
Tlf. 956 34 44 72 / 609 43 43 03
revistaescapulariodelcarmen@
yahoo.es 
www.basilicadelcarmen.com 
www.escapulariodelcarmen.com

Revista mensual de la Familia Carmelita · Fundada en 1904
Número 1598 · Enero-Febrero 2026

Escapulario
del Carmen

SUMARIO

Imprime:

ISSN: 1889 – 0601
Depósito Legal: CA – 532 -1967
N.I.F. R-1100187-B

Suscripción: 
España: 20 € · Europa: 45€· Resto del mundo: 60 €
BBVA: ES25 - 0182 - 3240 - 04 – 0200285127
CAIXABANK: ES48 - 2100 - 8540 - 87 – 2100643061 

3 Editorial

4 El noticiero

6 María madre nuestra

8 El eje

13 Inspirarte

14 Nuestra espiritualidad

16 Sal de la tierra 

18 Misioneros

22 Catequesis del Papa

24 Nuestra ONG Karit

26 Descubre la clausura

28 Efemérides

30 Figuras del carmelo

32 Encuentro con la palabra 

35 Libros

36 Nuestros conventos  
38 Liturgia

40 ... de película

42 Pasatiempos

43 Vocaciones



D esde la Redacción de la 
revista Escapulario del 

Carmen, saludamos con alegría 
a todos nuestros suscriptores 
y lectores, deseándoles que el 
año nuevo 2026 sea favorable 
para todos, particularmente para 
aquellos que más lo necesitan. 
Por nuestra parte, contando con 
vuestra ayuda, procuraremos 

continuar con la misión que desempeña esta humilde publicación carmelita 
desde hace más de cien años: extender la Buena nueva del Evangelio, el amor 
a la Iglesia y la devoción a Nuestra Madre del Carmen.

Con el inicio del nuevo año, en el artículo central, hemos querido sumarnos 
a la intención de la Iglesia que reza por la unión y comunión de todos los 
cristianos en torno a Cristo. El ecumenismo es la fuerza espiritual que busca 
este objetivo mediante la oración, el diálogo y la cooperación de todos en 
bien de la caridad. La cita de Juan 17, 21 resuena en el corazón de todos los 
que se sienten implicados en esta noble misión. En un mundo roto y dividido 
por causas diversas, la misión de la Iglesia es ofrecer caminos de encuentro; 
levantar puentes y destruir muros. 

En este inicio de año queremos también inaugurar una nueva sección que 
tendrá por título “Encuentro con la Palabra”. De forma sencilla, a la vez que 
fundamentada, el P. Salvador Villota nos invitará a profundizar en diferentes 
textos bíblicos que nos ayuden a descubrir el sentido de algunas de las 
principales fiestas que jalonan el año litúrgico. Encontrarnos con la Palabra es 
encontrarnos con Cristo.

El resto de las secciones habituales continuarán, aunque algunas con un 
título nuevo.  

Deseamos que todo sea de vuestro agrado. 

La redacción.

EDITORIAL

3



EL NOTICIERO

NOMBRADO UN OBISPO 
CARMELITA EN LA DIÓCESIS DE 

MAGUNCIA

Nuestro padre General, Deside-
rio García Martínez, O. Carm., 

el pasado mes de noviembre nos 
daba esta gran noticia:

Con alegría os informo que la Santa 
Sede nos ha comunicado, esta 
mañana, miércoles, 26 de noviembre 
de 2025, que nuestro hermano, el 
P. Joshy Pottackal, O. Carm., de la 
Provincia de Santo Tomás de la India, 
ha sido nombrado Obispo Auxiliar de 
la Diócesis de Maguncia. Es la primera 
vez que se nombra un obispo no 
europeo en Alemania. El P. Joshy, de 48 
años, tiene la nacionalidad alemana.

El obispo de Maguncia, SER, Peter 
Kohlgraf, ha declarado que el 
nuevo obispo auxiliar es un hombre 
sencillo, de gran corazón, trabajador, 
competente y con buen criterio. El 
hecho de que nuestro hermano Joshy 
sea el primer obispo no europeo 
en Alemania, no solo nos llena de 
orgullo como carmelitas, sino que, 

además, es un signo importante de la 
unidad de la Iglesia en la diversidad. 
Mons. Kohlgraft decía: «Estamos 
llamados a vivir la unidad en la 
diversidad, con diferentes caminos 
de fe y antecedentes culturales. En 
esta Iglesia no hay extranjeros». 

«No soy un teórico con título de 
doctor. Mis sermones rara vez duran 
más de cinco minutos», declaró el P. 
Joshy en su primera rueda de prensa.

La consagración episcopal oficial está 
prevista para el 15 de marzo en la 
catedral de Maguncia. Mons. Pottackal 
sucede al anterior obispo auxiliar, SER 
Udo Markus Bentz, que, en 2023, fue 
nombrado arzobispo de Paderborn. 

Querido hermano Joshy, gracias por 
tu entrega y generosidad. Rezaremos 
por ti en tu nueva misión en la Iglesia 
y en el mundo. Que Santa María del 
Monte Carmelo, muestra Madre y 
Hermana, te acompañe siempre.

(CITOC NEWS 26/11/2025)

4



EL NOTICIERO

UNA JOYA DE 1495 DE LA 
BIBLIOTECA CARMELITA

De 
l o s 

depósitos 
bibliográ- 
ficos de la 
Biblioteca 
G e n e r a l 
Carmelita 
ha salido 
a la luz un 
e l e g a n t e 
incunable 

impreso en Brescia el 13 de septiem-
bre de 1495, en la imprenta y librería 
de Bernardino Misinta, activo entre 
1490 y 1509 en Lombardía y Véneto.

El volumen contiene la traducción 
al latín, realizada por el veneciano 
Girolamo Donati (1456-1511), de la 
obra De anima del filósofo griego y 
comentarista aristotélico Alejandro 
de Afrodisia (siglos II-III).

El incunable —del latín incunabulum, 
es decir, en cuna, para indicar los 
primeros libros impresos en el 
siglo XV— aún no muestra el típico 
frontispicio que se implantará a 
partir de 1500, sino una carta de 
íncipit muy similar a las presentes en 
los códices manuscritos coetáneos, 
con inicial incipiente rubricada, de 
mayor tamaño, sobre fondo floral, 
realizada con técnica xilográfica. 
Además, acompañando al texto, se 

puede ver un friso vegetal, insertado 
manualmente, que se extiende por 
tres lados de la página, excepto 
por el margen inferior, donde se 
distinguen tres sellos, entre ellos el 
de la Biblioteca Carmelita.

Como es habitual en los primeros 
libros impresos, el tipo de letra 
utilizado (el llamado «tipo romano») 
reproduce las características de la 
escritura humanística empleada en 
los códices del siglo XV.

La influencia de los libros manuscritos 
también es visible en el interior del 
volumen, donde hay espacios en 
blanco reservados para la decoración, 
acompañados de «letras guía», en 
correspondencia con las iniciales 
mayores del texto, que debían 
imprimirse en un segundo momento 
con respecto al texto.

En la última página del ejemplar 
se encuentra el colofón, donde 
se recogen los datos relativos a la 
impresión, como el nombre del 
tipógrafo, la fecha y el lugar.

Por último, dado que en aquella 
época los libros se conservaban 
en posición horizontal, en el borde 
inferior se añadían a mano el nombre 
del autor y el título de la obra.

(CITOC 31/10/2025)

Xavier Varella, O. Carm.

5



MARÍA MADRE NUESTRA

María es prototipo de los  anawim,  de los “pobres de Yahveh”, de 
aquel “resto” del pueblo de Israel que, por encima de todo, fue 

fiel a la alianza establecida con Dios desde antiguo. 

Los anawin son los pobres de espíritu, los que, alejados de las estructuras 
del poder, del tipo que fueran, permanecen abiertos a los designios divinos, 
con esperanza en sus promesas; los que solo confían en la salvación que viene 
del Señor, a quien experimentan como su mayor riqueza, en la vivencia de 
una vida sencilla y de una fe inquebrantable; los que saben que nada ni nadie 
es como Dios. De este “resto” de Israel nacería el Mesías.

María, como “pobre de Yahveh”, vivió en la presencia de Dios y se dejó 
habitar y conducir por su gracia; con actitud de disponibilidad, se fio de 
él y correspondió, en total fidelidad, con la entrega de su vida a tanto 
amor recibido. En su pequeñez, experimentó que Él la hacía grande; así lo 
manifestó ella misma en el cántico del Magnificat, verdadero mosaico de 
referencias bíblicas.

La Virgen, ante su prima Isabel, alabó a Dios y le dio gracias por todo lo 
que había hecho en ella y en el resto del pueblo de Israel que permaneció 

DIOS ES LA GRANDEZA DE MARÍA

6



MARÍA MADRE NUESTRA

fiel a su voluntad. Centrándose en la misericordia divina, María reconoce su 
propia pequeñez y, a la vez, la grandeza de quien la llamó a ser madre del 
Mesías: es el Dios que protege a los pequeños; el que acoge a los humildes de 
corazón y rechaza a los soberbios; el que colma de bienes a los hambrientos 
y despide vacíos a los ricos; el que cumple las promesas hechas a Abrahán y a 
su descendencia para siempre. La Madre de Dios sabe que Él es el verdadero 
protagonista de esta historia de amor; ella se sabe instrumento en sus manos. 
Lo acepta responsablemente y lo agradece con alegría.

Aprendamos de la Virgen María a ser instrumentos de Dios y presencia viva 
del Evangelio en medio de nuestra historia. Todo es posible para quien se 
confía a la acción de la gracia y de la misericordia que vienen de lo alto. 

Francisco Daza Valverde, O. Carm. 

7



EL ECUMENISMO 
EN LA ENSEÑANZA DE LA 

IGLESIA CATÓLICA

EL EJE

Los cristianos del mundo entero, 
de todos los ritos y confesiones, 

celebramos en este mes el octavario 
de oración ecuménica por la unidad 
por los cristianos. ¿Qué fin se quiere 
conseguir con esto? ¿Dónde tiene 
su origen? ¿Qué entiende la Iglesia 
Católica por ecumenismo? ¿Qué me-
dios se proponen para ello? En el si-
guiente artículo intentaremos dar 
respuesta a estos interrogantes a la 
luz del Magisterio de la Iglesia.

1. ORIGEN DEL MOVIMIENTO 
ECUMÉNICO

El origen histórico del movimiento 
ecuménico lo encontramos en el 
protestantismo del siglo XX. Dada 
la cada vez mayor división existente 
entre las distintas denominaciones 
protestantes, y la gran confusión que 
esto ocasionaba en los territorios de 
misión como Asia y África, donde 
bautistas, presbiterianos, metodistas, 
anglicanos… trabajaban en un 

8



EL EJE

mismo lugar predicando doctrinas 
diferentes, se vio necesario buscar 
una solución. Para ello en 1910 se 
reunió la Conferencia Misionera de 
Edimburgo y, más tarde, en 1948, 
se fundó el Consejo Mundial de 
las Iglesias, con los que nacería 
el movimiento ecuménico. En un 
principio la Iglesia Católica no 
participó debido al fuerte relativismo 
doctrinal que caracterizaba a dicho 
ecumenismo ya que defendía “que 
todas las religiones son, con poca 
diferencia, buenas y laudables, 
pues aunque de distinto modo, 
todas nos demuestran (…) que 
somos llevados hacia Dios” (Pío 
XI, Mortalium animos (1928), 3). Y, 
aunque con Pío XII se dieron algunos 
pasos importantes, no sería hasta 
el Concilio Vaticano II cuando la 
Iglesia Católica formaría parte de 
este movimiento, pero especificando 

lo que había de entenderse como 
ecumenismo auténtico. Para ello, 
en 1964, los Padres Conciliares 
elaborarían un documento clave: 
Unitatis Redintegratio. Esta doctrina 
sería luego desarrollada por los 
Papas posteriores – especialmente 
San Juan Pablo II con la encíclica Ut 
Unum Sint (1995)- llegando a afirmar 
que el ecumenismo ha de ser un 
“compromiso irreversible de la Iglesia 
Católica” (UUS 20).

2. QUÉ BUSCA EL MOVIMIENTO 
ECUMÉNICO

A veces existe confusión entre los 
católicos -debido a ciertas influencias 
venidas del protestantismo- a la hora 
de entender el ecumenismo. Para ello 
distinguiremos cómo se entiende 
el ecumenismo en el mundo 
protestante y cómo en el ámbito 
católico.

Para el protestantismo el 
ecumenismo consiste en conseguir 
una unidad espiritual mínima entre 
los cristianos (la fe en Cristo y la 
importancia capital de la Biblia), pero 
respetando las diferencias doctrinales 
e institucionales: “unidad en lo 
esencial, libertad en lo secundario, 
caridad en todo” (esta era la idea 
fundacional desde la Conferencia 
de Edimburgo de 1910 y el Consejo 
Mundial de las Iglesias de 1948). 

En cambio, para el catolicismo, 

9



el ecumenismo pretende la plena 
comunión visible de todos los 
cristianos en la Iglesia Católica 
mediante la verdad, la caridad y el 
diálogo. Los Padres Conciliares del 
Vaticano II anhelaban que “poco a 
poco por esta vía, superados todos los 
obstáculos que impiden la perfecta 
comunión eclesiástica, todos los 
cristianos se congreguen en una única 
celebración de la Eucaristía, en orden 

a la unidad de la una y única Iglesia, 
a la unidad que Cristo dio a su Iglesia 
desde un principio, y que creemos 
subsiste indefectible en la Iglesia 
católica de los siglos” (UR 4). Y Juan 
Pablo II lo expresaba así: “El mejor 
conocimiento recíproco que ya se 
da entre nosotros, las convergencias 
doctrinales alcanzadas, que han 
tenido como consecuencia un 
crecimiento afectivo y efectivo de 

EL EJE

10



la comunión, no son suficientes 
para la conciencia de los cristianos 
que profesan la Iglesia una, santa, 
católica y apostólica. El fin último 
del movimiento ecuménico es el 
restablecimiento de la plena unidad 
visible de todos los bautizados” (UUS 
77). Y el documento Dominus Iesus, 
publicado en el año 2000, especifica 
más aún que el ecumenismo busca 
“la plena incorporación a la unidad 
católica”. (DI17)

Esta posición doctrinal del 
catolicismo se basa en que, aunque 
el Magisterio reconoce que “fuera 
de la Iglesia Católica se encuentran 
muchos elementos de santificación y 
de verdad” (UR 3), la verdad revelada 
solamente existe “en su plenitud, en 
la Iglesia Católica y, sin esta plenitud, 
en las otras comunidades” (UUS 14), 
ya que “Cristo confirió a la sola Iglesia 
Católica todos los medios de la 
salvación” (UR 3).

3. MEDIOS PARA TRABAJAR EL 
ECUMENISMO

Por lo tanto, el objetivo del 
ecumenismo es la unidad plena 
de todos los cristianos en la 
Iglesia Católica, y los medios para 
conseguirlo son: 

La conversión del corazón y 
la santidad de vida, porque “no 
hay verdadero ecumenismo sin 
la conversión interior”. Por eso se 
recuerda a “todos los fieles, que tanto 
mejor promoverán y realizarán la 
unión de los cristianos, cuanto más 
se esfuercen en llevar una vida más 
pura, según el Evangelio. Porque 
cuanto más se unan en estrecha 
comunión con el Padre, con el Verbo 
y con el Espíritu, tanto más íntima 
y fácilmente podrán acrecentar la 
mutua hermandad” (UR 7).

La oración pública y privada por la 
unidad de los cristianos, la cual ha de 

EL EJE

11



considerarse “como el alma de todo 
el movimiento ecuménico”. Por ello 
el Concilio considera que “es lícito 
en las asambleas ecumenistas, más 
aún, es de desear que los católicos se 
unan en la oración con los hermanos 
separados. Tales preces comunes son 
un medio muy eficaz para impetrar 
la gracia de la unidad y la expresión 
genuina de los vínculos con que 
están unidos los católicos con los 
hermanos separados” (UR 8).

El diálogo serio y honesto, pues 
“ayudan mucho por ambas partes las 
reuniones destinadas a tratar, sobre 
todo, cuestiones teológicas, donde 
cada uno pueda tratar a los demás 
de igual a igual (…) De esta forma 
conoceremos mejor el pensamiento 
de los hermanos separados y nuestra fe 
aparecerá entre ellos más claramente 
expresada” (UR 9). Pero teniendo en 
cuenta que “el diálogo ecuménico 
requiere una exposición íntegra de 
la doctrina. Nada es tan ajeno al 
ecumenismo como el falso irenismo, 
que pretendiera desvirtuar la pureza 
de la doctrina católica y obscurecer 
su genuino y verdadero sentido” (UR 
11). Pero siempre con “caridad hacia 
el interlocutor, humildad hacia la 
verdad que se descubre y que podría 
exigir revisiones de afirmaciones y 
actitudes” (UUS 36).

Y la cooperación práctica de 
todos los cristianos en bien de la 

caridad, “ya en el justo aprecio de la 
dignidad de la persona humana, ya 
procurando el bien de la paz, ya en la 
aplicación social del Evangelio (…), ya 
en la aplicación de cualquier género 
de remedio contra los infortunios 
de nuestros tiempos, como son 
el hambre y las calamidades, el 
analfabetismo y la miseria, la escasez 
de viviendas y la distribución injusta 
de las riquezas. Por medio de 
esta cooperación podrán advertir 
fácilmente todos los que creen en 
Cristo cómo pueden conocerse mejor 
unos a otros, apreciando más y cómo 
se allana el camino para la unidad de 
los cristianos” (UR 12).

CONCLUSIÓN

Sigamos orando y trabajando 
en la misión ecuménica tal y como 
nos pide la Iglesia, recordando que 
fue esa la oración “que el mismo 
Salvador dirigió enardecido al Padre 
en vísperas de su muerte: Que todos 
sean uno” (UR 8). Y pidamos a María, 
Madre de la Unidad, que a lo largo de 
la historia ha sido de tanta ayuda para 
vencer toda disensión en la Iglesia 
y mantener unidos a los fieles en 
Cristo, que Ella interceda ante su Hijo 
para que un día pueda efectuarse la 
tan anhelada unidad de todos los 
cristianos.

EL EJE

Mateo Domínguez Arnau, Pbro

12



Esther del Val

INSPIRARTE

LA VÍA LÁCTEA
de Alfred Emile Stevens

E n las noches os-
curas del frío in-

vierno, me asomo a la 
ventana y me encuen-
tro contigo. Las peque-
ñas barcas se mecen en 
el tranquilo mar en re-
poso. Levanto la vista y 
descubro mil puntos de 
luz que se reflejan en el 
agua como pequeñas 
pinceladas que ilumi-
nan la noche.

La añoranza del día, 
de las tardes cálidas 
de sol y arena, me 
llena de una profunda 
melancolía. En mitad 
del silencio, de la noche 
oscura, me encuentro 
contigo en la calidez 
que desprenden las 
brillantes estrellas, que 
diluyen los miedos, que 
confortan y abrigan, 
que sujetan las dudas y 

prometen los sueños, que despiertan mi fe levemente dormida.

Reconozco tus huellas, tu pincel delicado que dibuja estrellas, que me 
marca el camino, que me coge la mano y permanece conmigo.

13



NUESTRA ESPIRITUALIDAD

Hablar de santidad nos sitúa 
ante lo espiritual, ante la ex-

periencia de Dios que tuvieron las 
grandes almas, por más que la san-
tidad no indica sólo el alto grado de 
esta experiencia alcanzado por los 
santos, como si a los cristianos de a pie 
no les afectase. 

El Carmelo muestra la ejemplari-
dad de muchas almas que vivieron 
unidas a Dios: Juan de la Cruz, María 
Magdalena de Pazzis, Teresa de Ávila, 
Tito Brandsma, Teresita de Lisieux 
y otros muchos santos, son indica-

dores veraces en el camino hacia la 
meta indicada por Jesús: Sed santos 
como vuestro Padre celestial es santo 
(Mt 5, 48). 	

Pero también son multitud los que 
podríamos llamar carmelitas de paso 
firme, que siguen el “camino santo” de 
la Regla del Carmelo (n. 20) buscando 
obrar en conformidad con el evange-
lio, y así llegan a grados de santidad 
que sólo Dios conoce y que podemos 
intuir en su alegría y sencillez por sa-
berse dependientes Dios, tal como 
mantenerse vivo depende del respi-

LOS SANTOS DE LA PUERTA DE AL LADO,
 LOS CARMELITAS DE PASO FIRME 

14



NUESTRA ESPIRITUALIDAD

Manuel Bonilla, O. Carm.

rar. Esta multitud son los santos de la 
puerta de al lado, como llama el Papa 
Francisco en su exhortación Gaudete 
et Exultate a los que en su vida se es-
fuerzan por hacer las cosas ordinarias 
de manera extraordinaria. Éstos, rena-
cidos en las aguas del bautismo, bus-
can hacer de su vida de matrimonio y 
familiar, de su trabajo y trato con los 
demás un obsequio a Jesucristo y es-
parcen entre sus hermanos semillas 
de fraternidad a través de un amor 
que se hace servicio y contagia alegría 
y esperanza. Así como nos ayuda   la 
ejemplaridad de los santos mártires, 
místicos y pastores, también nos es-
timula el testimonio de tantas almas 
buenas que gastan su vida en servir a 
Dios y a los hermanos. En estos santos 
de la puerta de al lado, carmelitas de 
pisada firme, florece y da fruto la se-
milla bautismal que los convierte en 
referentes de la vida santa que Jesús 
nos pide.	

Muchos de ellos son laicos, miem-
bros de la familia del Carmelo, en la 
que encuentran cobijo y medios para 
cumplir su deseo de vivir para Jesús 
que los atrae. Todos son testigos vi-
vos de la acción de Dios en ellos, mos-
trando el tesoro de la fe a cuantos lo 
buscan con sincero corazón, aunque 
sólo posean un elemental conoci-
miento doctrinal.

Estas almas buenas y bienaven-
turadas de nuestro entorno, estos 
santos de la puerta de al lado, estos 

carmelitas de pisada firme, son miem-
bros del Pueblo de Dios que viven 
en conformidad con el evangelio 
de Jesús como lo hicieron el Beato 
Isidoro Bakanja, del Congo, y otras 
almas buenas no canonizadas, como 
la madre de familia Carmen de Sojo 
de Barcelona, el niño Ramón Montero 
de Tomelloso, Pablo Mª de la Cruz de 
Salamanca junto a otros santos de 
la Iglesia, como Josefina Bakhita de 
Sudán, los padres de Santa Teresita o 
Carlo Acutis y Pier Giorgio Frassati, úl-
timos modelos que la Iglesia propone 
a los jóvenes. 

Se nos enseña así a no entender 
la santidad como algo inalcanzable, 
ya que por el bautismo formamos 
parte del Pueblo Santo de Dios y el 
poder del Espíritu Santo hace florecer 
y granar por doquier las semillas del 
Verbo que anidan en los corazones, 
como decía San Justino (siglo II). 
También aprendemos a no hacer de 
la oración y unión con Dios un arte 
difícil fuera de nuestro alcance, pues 
Dios mismo la hace posible acogiendo 
el anhelo de nuestro corazón, como 
enseña Santa Teresita. Por eso no ha 
de parecernos pura utopía la llamada 
de Jesús a ser santos (Mt 5,48) en 
aquellas situaciones que nos toque 
vivir, pues a fin de cuentas, se trata 
de hacer el bien siguiendo el ejemplo 
de Jesús, el cual pasó haciendo el bien 
(Hch 10, 38).

15



¡EL GOZO DE SER AMADOS!

Estrenamos un nuevo año, una nueva oportunidad que nos da el Señor 
para que nuestro vivir cotidiano se convierta en un armonioso “canto” 

al Amor infinito de Dios que en Jesús se ha hecho visible, de tal modo que lo 
podemos sentir, gozar de su compañía, y confiar plenamente en que Él con-
duce nuestra vida mucho mejor que nosotros.

¡Con qué facilidad los “fuertes y poderosos” nos imponen sus planes! Qué 
poco tenemos bajo nuestro control y no nos damos cuenta. Intentamos llevar 
el timón de nuestra vida pero no somos los “dueños” de nuestra navecilla 
donde intentamos dirigir nuestros proyectos, sueños, ideales…, y de un día 
para otro, cambian por completo y todo desaparece de nuestro horizonte.

Muchas cosas en la vida van cambiando y descubrimos que casi todas son 
inciertas. Hay una máxima que he aprendido y que me ha dado una gran 
seguridad: la grandeza de la vida no radica en aquello que suceda o deje de 
suceder, porque ¡es tan cambiante, tan breve!...

SAL DE LA TIERRA

16



La grandeza real de la vida de todo ser humano radica en ¡estar con Dios! 
Estando con Él, la vida cobra su verdadero sentido, su fuerza, su pasión, 
su anhelo de plenitud. Estando con Él, somos capaces de ver todos los 
acontecimientos con mirada de eternidad. 

Y de este modo, poco importa dónde estamos, qué estamos haciendo o 
con quién, solo importa una cosa: ¡AMARLE porque ÉL NOS AMÓ PRIMERO! 

Ejercitar el amor y permanecer fieles en el abandono, en la soledad, en la 
alegría, en la abundancia, en la escasez y los planes frustrados, en los sueños 
que no se realizan, en las incomodidades, en los sacrificios, en el dolor, en 
la enfermedad. Fidelidad que no depende de los acontecimientos, sino de la 
seguridad de sentirnos amados.

Y esta fidelidad se apoya en el abandono confiado, y para abandonarnos 
necesitamos estar enamorados. Cuanto más profundicemos en el amor, más 
capaces seremos de ir dejando nuestros planes para encargárselos a Él, y más 
capaces seremos también de estar seguros de que no nos va a fallar nunca.

Y cuando ya nos hemos dejado confiadamente en sus manos, tenemos que 
caminar por el sendero que Él nos va marcando. Caminar pequeños pasos, tal 
vez muy lentos, muchas veces a ciegas, pero confiando en que Él camina con 
nosotros. 

Caminar arrancando flores y ofreciéndoselas a Jesús y a María que, 
agarrándonos de la mano, nos van diciendo a dónde ir. Flores que serán 
renuncias diarias, pequeñas mortificaciones… Flores que serán todas nuestras 
obras, hasta los mínimos detalles puestos a sus pies, y diciéndoles: ¡todo para 
tu gloria, Señor! ¡también para Ti, Madre mía! Y procurando hacer todo para 
amarles, iremos descubriendo cómo hacerlos sonreír.

Jesús nos pensó, nos amó, nos creó y nos quiere para Él. No importa si se 
te escaparon los planes, los sueños, los cálculos, o si, por el contrario, todo 
está saliendo mejor de lo que pensaste. No importa lo que suceda o deje de 
suceder, lo que importa solamente es dar gloria a Jesús con nuestra vida. Vivir 
para alabarle y ¡DISFRUTAR  EL CAMINO JUNTO A ÉL!

¡¡¡FELIZ AÑO 2026!!!

Mª Dolores Domíngez, O. Carm.

SAL DE LA TIERRA

17



DIMENSIÓN MISIONERA DEL 
COMISARIADO DE PORTUGAL

MISIONEROS

Por el momento, el Comisariado General Carmelita de Portugal no forma 
parte del grupo de organizaciones de la Orden del Carmelo presentes 

en las misiones ad-gentes. No obstante, apoya indirectamente a la Delegación 
de Mozambique de la Provincia carmelita de Pernambuco y también colabora 
con la Provincia carmelita de Australia en el acompañamiento de los estudian-
tes de Timor Leste.

Sin embargo, el Comisariado General Carmelita de Portugal mantiene 
una dimensión misionera, no sólo por su pasado, sino también por los de-
safíos misioneros a los que ha sabido responder, especialmente en la pe-
riferia de Lisboa.

18



MISIONEROS

En este artículo haremos un breve repaso del pasado misionero de la 
Provincia de Portugal y de su experiencia actual de anuncio de Jesucristo y 
del carisma carmelita en los suburbios de Lisboa.

La Orden del Carmelo entró en Portugal en el siglo XIII (1254), con la 
fundación del convento de Moura. Más tarde, gracias al protagonismo de 
San Nuno de Santa María, la Orden se estableció en Lisboa, en el convento 
do Carmo. Allí se celebró el primer Capítulo Provincial (1423) y se erigió la 
Provincia de Portugal.

Ya en esa época, la Corona portuguesa preparaba y daba los primeros pa-
sos hacia los épicos descubrimientos ultramarinos, que culminaron con el ha- 
llazgo de las rutas marítimas hacia la India (1498) y Brasil (1500), completando 
así el descubrimiento de vastos territorios, especialmente en África.

Como parte del empeño de la Iglesia por la Propagación de la Fe, la Orden 
del Carmen, desde Portugal, no sólo se extendió por todo el país, sino tam-
bién por las islas de las Azores y Madeira, y partió hacia Brasil en 1580, sien-
do acogida en Pernambuco. Allí los carmelitas fundaron su primer convento 
en Olinda, Recife, desde donde iniciaron una vigorosa expansión por Brasil y 
otros territorios de Sudamérica, dejando una profunda huella en la evangeli-
zación cristiana de aquellos pueblos.

Curiosamente, en esa época los carmelitas no fundaron ninguna iglesia en 
las colonias portuguesas de África (Angola, Mozambique, Guinea…).

Hoy, el Comisariado no tiene un frente misionero ad gentes. Tras la res-
tauración de la presencia en Portugal (1930), a la que contribuyeron en 
gran medida la Provincia Bética y, más tarde, la de Río de Janeiro, los frai-
les buscaron consolidar su presencia en tierras portuguesas. En particular, 
nos referiremos aquí al trabajo realizado en la parroquia de Santo António 
dos Cavaleiros, que encarna proféticamente el acercamiento a las periferias 
tan promovido en la actualidad. Antes incluso de su presencia en este ba- 
rrio, la Orden había asumido el reto de anunciar el Evangelio en Beja (sur de 
Portugal), una región descristianizada.

Como no podemos entrar aquí en demasiados detalles, nos centraremos 
en Santo António dos Cavaleiros. Este barrio surgió y comenzó a organizar-

19



se en las décadas de 1950 y 
1960. Era un barrio dormi-
torio que acogía a muchas 
personas que venían a tra-
bajar a Lisboa desde otras 
regiones del país y que, 
más tarde, con la descolo-
nización (a mediados de 
los años 70), recibió a nu-
merosos ciudadanos con 
nacionalidad portuguesa 
procedentes de los anti-
guos territorios coloniales.

Poco a poco, los cristia-
nos de este nuevo barrio 

empezaron a organizar la comunidad. 
En 1972, el patriarca de Lisboa, cardenal 
António Ribeiro, pidió a los carmelitas 
que asumieran la misión de acompañar 
pastoralmente a esta naciente comu-
nidad, organizándola, garantizando el 
culto y los sacramentos, y creando las 
estructuras necesarias para que pudiera 
erigirse como parroquia autónoma. El 

templo parroquial se inauguró en 1982 y la parroquia se estableció canónica-
mente en 1983.

Para responder a las inmensas necesidades materiales y humanas de la co-
munidad, la parroquia creó un Centro Cultural y Social, cuyas instalaciones se 
inauguraron en 1997.

La labor de los religiosos del Comisariado en esta comunidad ha sido y si-
gue siendo verdaderamente misionera. A través de su servicio, dan testimo-
nio del carisma carmelita. Junto con los laicos, tratan de escuchar la voz del 
Espíritu para responder adecuadamente a los signos de los tiempos.

MISIONEROS

20



MISIONEROS

Ante la diversidad de nacionalidades, tradiciones religiosas, historias 
personales y caminos de fe muy heterogéneos, los carmelitas buscan 
anunciar a Jesús a todos, creando comunión, armonizando opiniones y 
perspectivas, y trazando caminos para que todos se sientan acogidos, va-
lorados e integrados.

Con la globalización y la intensificación del flujo migratorio, esta comu-
nidad continúa guiándose por esa dimensión misionera y acogedora, que 
pasa por el “kerygma”, el anuncio del misterio pascual de Jesucristo, muerto 
y resucitado.

A pesar del menor número de religiosos, el Comisariado General de 
Portugal permanece abierto a las llamadas misioneras de la Iglesia. Cabe su-
brayar que, en la respuesta a esta vocación misionera, el papel de las herma-
nas carmelitas y de los laicos es fundamental.

El desafío al que nos enfrentamos hoy, y del que somos cada vez más cons-
cientes, es el de ser misioneros de manera sinodal, mostrando la dimensión 
fraterna del Carmelo.

Que nuestra Madre, la Señora del Carmelo, nos guarde, inspire y proteja.. 

Fray Agostinho Marques de Castro, O. Carm.

21



CATEQUESIS DEL
PAPA LEÓN XVI

El 17-09-2025, el papa León 
XIV habló sobre el misterio del 

Sábado Santo. El Hijo de Dios yace en 
la tumba. Pero esta su “ausencia” no es 
un vacío: es espera. Es el día del gran 
silencio, pero lleno de sentido. El jar-
dín donde fue sepultado recuerda al 
Edén perdido, el lugar en el que Dios y 
el hombre estaban unidos. El Sábado 
Santo es también un día de descanso. 
Jesús, luego de haber completado su 
obra de salvación, descansa. En aquel 
silencio la vida nueva empieza a fer-
mentar. – La esperanza cristiana no 
nace en el ruido, sino en el silencio de 

una espera habitada por el amor. No 
es hija de la euforia, sino de un confia-
do abandono. Nos lo enseña la Virgen 
María, que encarna esta espera, esta 
esperanza. La verdadera alegría nace 
de la espera habitada, de la fe pacien-
te, de la esperanza.

En la catequesis del 24-9-2025 el 
papa habló sobre el descenso de Jesús 
al reino de los infiernos para llevar el 
anuncio de la Resurrección a todos los 
que yacían en tinieblas y en sombras 
de la muerte. Dios ha querido bus-
carnos allí donde nos habíamos per-

CATEQUESIS DEL PAPA

22



CATEQUESIS DEL PAPA

Juan Gil Aguilar, O. Carm. 

dido. En los infiernos reina el dolor, la 
soledad, la culpa y la separación de 
Dios y de los demás. Ahí nos alcanza 
Cristo, que entra en la misma “casa de 
la muerte”, para vaciarla, para liberar 
a sus habitantes, tomándolos de 
la mano. – Este descenso de Cristo 
toca la vida de cada uno de nosotros: 
nuestra soledad, vergüenza, aban-
dono y cansancio de vivir. Cristo entra 
aquí para testimoniarnos el amor 
del Padre. No para juzgar, sino para 
liberar. No para culpabilizar, sino para 
salvar. Él resucita a la vid a con toda la 
humanidad, abraza nuestras miserias 
y nos levanta a una vida nueva.

En la catequesis del 1-10-2025, 
el papa trató de la resurrección de 
Jesucristo, centro de nuestra fe y 
corazón de nuestra esperanza, la 
cual no es un triunfo estruendoso, 
una venganza o una revancha contra 
sus enemigos, sino que manifiesta 
con mansedumbre la alegría de un 
amor más grande que cualquier 
herida y más fuerte que cualquier 
traición. El Resucitado ofrece sus 
llagas como garantía de perdón, 
hace a los apóstoles instrumentos 
de reconciliación en el mundo y, 
soplando, les da el Espíritu Santo 
para la misión. También nosotros 
somos enviados. El Señor también 
nos enseña sus heridas y dice:  Paz 
a vosotros. No tengamos miedo de 

mostrar nuestras heridas sanadas 
por la misericordia. No temamos 
aproximarnos a quien está encerrado 
en el miedo o en el sentimiento de 
culpa. «Que el soplo del Espíritu nos 
haga también a nosotros testigos de 
esta paz y de este amor más fuertes 
que toda derrota».

En su catequesis del 19-11-2025, 
el papa habló de la resurrección de 
Cristo y los desafíos del mundo actual. 
Un reto es la extrema necesidad de 
dirigir una mirada contemplativa 
a la Naturaleza, porque si el ser 
humano no es cuidador del jardín, 
se convierte en su devastador. La 
muerte y resurrección de Jesús son 
el fundamento de una espiritualidad 
de la ecología integral. Los cristianos 
debemos realizar una conversión 
ecológica, que no podemos separar 
del cambio de dirección que nos 
exige seguir a Jesús. Tal paso, que 
empieza en el corazón y es espiritual, 
modifica la historia, nos compromete 
públicamente y activa nuestra 
solidaridad para proteger personas 
y criaturas. «Que el Espíritu nos dé la 
capacidad de escuchar la voz de quien 
no tiene voz. Veremos, entonces, lo 
que los ojos aún no ven: ese jardín 
o Paraíso, al que solo nos acercamos 
asumiendo y cumpliendo cada uno 
su propia tarea».

23



El 1 de enero hemos celebrado 
la 59 Jornada Mundial por la 

Paz, con el lema «La paz esté con to-
dos ustedes: hacia una paz “desarma-
da y desarmante”.

El Papa León, nos invita a la 
humanidad a rechazar la lógica de la 
violencia y la guerra, y a abrazar una 
paz auténtica basada en el amor y la 
justicia. Esta paz debe ser desarmada, 
es decir, no basada en el miedo, 
las amenazas ni las armas. Y debe 
ser desarmante, capaz de resolver 
los conflictos, abrir los corazones y 

generar confianza mutua, empatía 
y esperanza. No basta con pedir la 
paz; debemos encarnarla en un estilo 
de vida que rechace toda forma de 
violencia, ya sea visible o sistémica.

Nos decía el Papa Francisco en 
su mensaje para el día de la Paz 
de 2023: “La cultura del cuidado, 
como compromiso común, solidario 
y participativo para proteger y  
promover la dignidad y el bien de 
todos[…], es un camino privilegiado 
para construir la paz. «En muchos 
lugares del mundo hacen falta 

KARIT CAMINO HACIA LA PAZ

NUESTRA ONG KARIT

24



NUESTRA ONG KARIT

caminos de paz que lleven a cicatrizar 
las heridas, se necesitan artesanos de 
paz dispuestos a generar procesos de 
sanación y de reencuentro»”.

Karit Solidarios por la Paz lleva en 
su nombre el deseo de PAZ para todos 
los seres humanos del mundo. Es un 
deseo implícito en nuestros valores. 
No puede haber justicia si no hay 
paz, somos testigos de ello. Durante 
30 años, Karit ha sido testigo de crisis 
sociales, políticas y medioambientales 
que han producido pobreza y muerte 
a miles de personas con las que los 
carmelitas y las carmelitas conviven 
día a día. Cuando ocurren estas 
situaciones hacemos un llamamiento 
que denominamos “Gritos de Paz”, 
aunque estos los escuchamos día a día.

Como miembros de la Familia 
Carmelita, orantes en medio del 
pueblo os pedimos para este 2026 
que incluyáis en vuestras oraciones, 
una especial por las personas que 

sufren la guerra, la pobreza, la 
enfermedad. 

El tema del Mensaje del Papa León 
XIV para la 59 Jornada Mundial de la 
Paz que se celebrará el 1 de enero 
de 2026 es «La paz esté con todos 
ustedes: hacia una paz “desarmada 
y desarmante” Y nos dice el Santo 
Padre:” “Si quieres la paz, prepara 
instituciones de paz”,  agregando que 
este compromiso, debe surgir tanto 
desde las instituciones como desde 
las comunidades locales, nutriéndose 
del perdón y del diálogo sincero con 
todos, permeado por la escucha y el 
respeto mutuo.

El saludo de Cristo Resucitado, 
“La paz esté con ustedes” (Jn 20,19), 
es una invitación dirigida a todos 
-creyentes, no creyentes, líderes 
políticos y ciudadanos- a construir el 
Reino de Dios y a trabajar juntos por 
un futuro humano y pacífico.

Esther Martín Lozano

25



La Sala Capitular es una estancia 
importante en el monasterio. 

Al igual que otras estancias impor-
tantes suele estar situada en uno de 
los claustros. Es una sala amplia, con 
una mesa en el centro y sillas alrede-
dor.  Allí nos reunimos en comunidad 
para hacer el “capítulo”. Se llama así a 
la reunión semanal que tenemos. La 
palabra “capitulo” proviene del latín 
“capitulum”, porque en estas reunio-
nes siempre se ha empezado leyendo 
algún capítulo de nuestras Reglas y 
Constituciones, seguido de una amo-
nestación de Madre Priora. También 
ha sido desde siempre el momento 
donde se pide perdón por las faltas 

cometidas, siguiendo la recomenda-
ción de nuestra Regla, que dice “…en 
los domingos o en otros días, donde 
fuere necesario, trataréis de la guarda 
del orden debido en vuestra vida y 
de lo que se refiere a la salvación de 
vuestras almas, donde se corregirán 
también con caridad los excesos o 
culpas que pudieren hallarse en algu-
no de los hermanos” (Regla, cap. 15).

Y nuestras Constituciones nos 
dicen: “…como comunidad nos 
reuniremos una vez a la semana, si 
no lo impide una justa causa, para 
tratar de los problemas de interés 
común. Estas reuniones, presididas 
por la priora, tienen como finalidad la 

LA SALA CAPITULAR

DESCUBRE LA CLAUSURA

26



constante renovación espiritual y la 
profundización en la vida comunitaria 
para conocernos mejor y amarnos 
más auténticamente …procuraremos 
encontrar las soluciones mediante 
el examen de cada una de las 
situaciones a la luz del Evangelio y 
con sincera comprensión de la buena 
voluntad de todas. La humildad y la 
paciencia, la apertura del corazón con 
el reconocimiento de nuestras faltas 
y el perdón mutuo nos dispondrán 
para recibir de las otras mucho más 
de cuanto cada una pueda aportar. 
Al participar en estas reuniones 
comunitarias debemos sentirnos 
corresponsables en procurar el bien 
de la comunidad…” ( Const, nº 30-31)

Otras de las funciones de la sala 
capitular es reunirnos para tratar 
los asuntos más importantes del 
monasterio y tomar decisiones. 
Además es el lugar donde se realizan 
las elecciones. Cada tres años se 
renuevan los oficios del monasterio. 
Los oficios son las distintas tareas 
que se reparten entre las monjas. 
Se eligen, por votación, a la priora, 
la maestra de novicias, la ecónoma 
y las consejeras. Este día se reviste 
de especial solemnidad. Viene el 
visitador de religiosas de la diócesis 
para presidir las elecciones, y suele 
estar acompañado de otro sacerdote, 
que puede ser el mismo capellán de la 
comunidad. El acto de las elecciones 
es importante y solemne, pues 
supone una renovación comunitaria, 

que cuenta con la disponibilidad 
de las hermanas, sabiendo que los 
oficios para los que son elegidas 
son un servicio a la comunidad. Nos 
preparamos para este momento 
durante unos meses en los que 
profundizamos en los aspectos más 
importantes de nuestra vida y carisma.

También nos reunimos en la sala 
capitular cuando hay que votar la 
profesión temporal de una novicia o 
para la renovación de una juniora, o 
para votar para la profesión solemne 
a la hermana que acaba su tiempo 
de juniorado. Otros motivos se dan 
también que requieren la votación 
de las capitulares, y la sala capitular 
tiene esta función.

Las hermanas llamadas “capi-
tulares” son aquellas que ya han hecho 
su profesión solemne, y solamente 
ellas intervienen en todos estos actos 
que he nombrado, por lo cual las 
novicias y junioras solo participan 
en parte del capítulo, generalmente 
al comienzo, antes de que las 
capitulares entren a tratar algún 
asunto importante de la comunidad.

Como habéis podido observar 
la sala capitular es un lugar para 
reuniones serias; en otra ocasión 
hablaré de otro lugar de reunión como 
es la sala de recreación, donde el 
ambiente es más distendido. Pero cada 
momento del día requiere lo suyo. Así 
está estructurada nuestra vida para 
que se de en todo un sano equilibrio 

María Yolanda Romero, O. Carm.

DESCUBRE LA CLAUSURA

27



EFEMÉRIDES

El 30 de enero de 1226 el Papa Honorio III, desde Rieti, da el primer docu-
mento pontificio en favor de los carmelitas: la Bula Ut vivendi normam.

Dice la misma: “Honorio Obispo Siervo de los Siervos de Dios. A los Queridos 
Hijos Prior, y Hermanos eremitas del Monte Carmelo. Salud, y Apostólica Bendición. 
En remisión de vuestros pecados os imponemos a vosotros y a vuestros sucesores 
que observéis regularmente, en cuanto os sea posible y con la ayuda de la gracia 
divina, las normas de vida dadas por el Patriarca de Jerusalén, de santa memoria, 
y que vosotros afirmáis humildemente haber recibido antes del Concilio General”.

 Por Concilio General, Honorio III se refiere al IV Concilio Lateranense de 
1215, que en su constitución 13, Ne nimia religionum, prohibe la fundación 
de nuevas órdenes religiosas, estableciendo que si alguno quiere fundar, 
debe tomar alguna de las tres reglas tradicionales aprobadas. Estas son, para 
occidente: S. Agustín y S. Benito, y para oriente: S. Basilio.

La Formula Vitae (Regla) fue entregada por S. Alberto Avogadro, Patriarca 
de Jerusalén, sobre el 1207. Es, por tanto, un texto anterior al concilio.

“Ciertos prelados de Tierra Santa,… empezaron a atacar a los Hermanos de 
nuestra Orden, como si estuvieran en contradicción con dicho concilio o como si 
no tuvieran Regla aprobada”.

Ante eso, los Carmelitas recurrieron a Rodolfo de Marencourt, patriarca de 
Jerusalén, sucesor de san Alberto, quien viéndose incapaz de hacer callar a 
los belicosos prelados, recomendó a los carmelitas que se dirigieran a la Santa 
Sede. Honorio III calma las ansiedades con la bula de 1226.

Elemento significativo de esta primera bula, en adelante, es la referencia al 
Monte Carmelo. El Monte Carmelo es la identificación geográfica y espiritual 
de la Orden, llena de referencias, explícitas e implícitas a María y Elías.

El P. Elías Friedman, OCD (+1999) autor de la obra El Monte Carmelo y los 
Primeros Carmelitas, editada en castellano en 1985, dice: “El reconocimiento 

VIII CENTENARIO DE LA BULA
            UT VIVENDI NORMAM

28



Jordi Mª Gil Costa, O. Carm.

EFEMÉRIDES

de los Ermitaños Latinos, por el Patriarca Latino de Jerusalén era válido para 
toda la Iglesia. En fuerza de su aprobación, se les autorizaba implícitamente a 
fundar eremitorios fuera de la Tierra Santa. La aprobación de la Santa Sede, que 
más tarde buscarían y obtendrían, no contenía ningún nuevo permiso de fundar 
conventos en el extranjero, sino que fortalecía la posición de los Ermitaños como 
Orden religiosa frente a sus críticos y enemigos”.

Honorio III por la bula Ut vivendi normam, concede la indulgencia a quien 
observe la Formula Vitae, dada por el patriarca San Alberto de Jerusalén a los 
eremitas latinos del Monte Carmelo, reconociendo así la bondad de la misma.

En la tradición de la Orden tenemos como dos enemigos del Carmelo, con 
inquina y mentira, predispusieron al pontífice en contra de los carmelitas 
hasta hacerle desear el acabar con los mismos. En su aflicción y desconsuelo 
acudieron, con humildad y lágrimas, a la Madre del Carmelo. Ella se apareció 
a los carmelitas consolándolos y diciendo que no temieran, que serían 
favorecidos en su necesidad. Llenos de gozo agradecieron a la Virgen del 
Carmen su favor.

A continuación se apareció en sueños al papa Honorio adornada de una 
luz celestial y divino resplandor, con una cara grave y severa, y le mandó que 
favoreciera su religión con toda la sabiduría que tenía, y que hiciera lo que 
aquellos religiosos hijos suyos le pedían. Dijo la Virgen al pontífice: “No hay 
por qué te muestres contrario a las cosas que yo mando, y ordeno, ni tampoco 
hay razón para ocultar lo que yo he prometido: por lo que te mando que 
confirmes la Regla de mi Religión del Carmen dada por mi siervo el Patriarca 
de Jerusalén Alberto, que le concedas nuevas Gracias, e Indulgencias y te 
muestres muy favorable con ella, aceptándola, y poniéndola bajo el amparo 
y protección de la Sede Apostólica; y para que entiendas que es mi voluntad, 
y de mi Hijo, te doy por señal, que los dos Curiales contrarios a mi Religión… 
morirán esta noche en una misma hora, pero las muertes serán desiguales”. 
Desapareció la visión, y luego en la madrugada habiendo sabido la muerte 
repentina de los dos curiales, envió a buscar los religiosos del Carmen a 
quienes recibió con singular y gran amor. Les aprobó la Regla, confirmó la 
Religión, y los puso bajo el amparo y protección de la Sede Apostólica.

29



FIGURAS DEL CARMELO

Los primeros siglos de la Orden 
del Carmen florecieron con 

eminentes pastores del pueblo de 
Dios.  Entre ellos destaca Andrés, na-
cido en Florencia a principios del siglo 
XIV, de la noble familia de los Corsini.  

Sus padres se llamaban Nicolás 
Corsini y Gemma Stracciabende.

Cuentan que su madre vio, en sue-
ños cuando nació el niño, a un lobo 
que se convertía en cordero al entrar 
en una iglesia.  Se lo contó a su hijo 
en la juventud, y Andrés quedó fuer-
temente impactado por ello, reflexio-
nando sobre su vida disipada.

Un día siente la inspiración de en-
trar en la iglesia del Carmen de su ciu-
dad natal, el célebre “Carmine” de la 
Capilla Brancacci actual, y ante el altar 
de la Virgen experimenta la necesi-
dad de entregar toda su vida al ser-
vicio del Señor en la Orden de María.

Al salir del templo se encuentra 
cambiado por completo y solicita el 
ingreso en los frailes carmelitas flo-
rentinos, comenzando la formación 
teológica.

Fue consejero y lector en teología 
de su convento y elegido prior pro-
vincial de la Toscana en 1348.

Andrés destacó entre sus herma-
nos por un espíritu orante y pacifica-
dor y por el gran amor que profesaba 
a la Virgen María.

En 1349 fue promovido al obispa-
do de Fiesole, aunque procuró siem-

SAN ANDRÉS CORSINI

30



FIGURAS DEL CARMELO

Elías Sánchez, O. Carm.

pre vivir de acuerdo con el espíritu de 
la Orden, vistiendo el hábito carme-
lita y haciéndose acompañar por dos 
de sus frailes.

En este nuevo y exigente oficio 
pastoral se siguió distinguiendo so-
bre todo por la caridad y desvelo por 
los necesitados.  Así nos lo cuenta el 
obispo Francisco Venturi:

“Tal era la clemencia y be-
nignidad de este santo varón 
para con los pobres y me-
nesterosos, que ni siquiera 
acordarse de ellos podía sin 
lágrimas.  Se sabe que ningún 
pobre se apartó jamás de su 
presencia desconsolado”.

Promovió con ahínco la formación 
del clero y se preocupó por la edi-
ficación y restauración de los tem-
plos, entre ellos la propia Catedral de 
Fiesole que amenazaba ruina.

Es muy destacado por sus con-
temporáneos el talante conciliador 
y sus esfuerzos en todos los ámbitos 
para tender puentes de reconcilia-
ción.  Andrés es designado por los 
ciudadanos de Prato y Pistoia como 
árbitro para solventar sus diferencias.  
También Florencia, ciudad natal, y 

Fiesole, sede episcopal, lo reclaman 
como pacificador y mediador en los 
conflictos.  Le apellidan “el santo obis-
po de la paz” por el celo en predicar 
el amor en Cristo y la concordia civil.

La irradiación de su palabra y 
ejemplo personal es notable según 
nos relata su biógrafo:

“Tanto por su maravillosa elocuen-
cia, como por la gran fama de su san-
tidad era para todos venerable, por lo 
que muchos de los pueblos próximos 
y aún de la ciudad de Florencia acu-
dían a escucharle”.

Falleció el santo obispo en la so-
lemnidad de la Epifanía, seis de ene-
ro de 1374, extendiéndose desde 
entonces su fama de santidad por 
Florencia, Fiesole y por toda la Orden 
del Carmelo.

Se comenzó a promover la beati-
ficación y finalmente fue canonizado 
en 1629 por Urbano VIII.  Las reliquias 
se veneran en el Carmen de Florencia.  
Es muy célebre su Capilla en San Juan 
de Letrán de Roma, con la espléndida 
pintura de Guido Reni.  La fiesta litúr-
gica es celebrada por los carmelitas el 
9 de enero.

31



ENCUENTRO CON LA PALABRA

La Cuaresma inicia con una lec-
tura del profeta Joel (2,12-18), 

un desconocido. Sin embargo, el no 
saber quién era, ni cuándo exacta-
mente vivió, otorga atemporalidad 
a su mensaje y le da validez para 
todo tiempo y para toda generación. 
También, por tanto, para el “Miércoles 
de Ceniza” y la Cuaresma de 2026.

En cuanto profeta, Joel ve dentro 
del corazón de la gente y lo encuentra 
endurecido. Su nombre, Joel, significa 
“El Señor (= YHWH) es Dios”, y expresa 
su misión, esto es, exhortar a que, es-
tando próximo el “Día del Señor” (2,1) 
el corazón endurecido se vuelva a Él 
y se deje enternecer por su misericor-
dia. Movido por Dios, Joel llama a cam-
biar radicalmente de modo de vida y 

de pensamiento. Exhorta a volverse a 
Dios, y no por moralismo o fariseísmo, 
sino por la profunda razón de encon-
trar la vida verdadera en Él. Dios está 
deseoso de derramar su bendición y 
renovar el corazón, hacerlo de “carne”, 
enternecerlo, en cuanto éste se abra 
a su misericordiosa acción. 

La desobediencia, el rechazo a 
abrirse a Dios, produce desorden en 
todos los ámbitos: personal, social y 
en la misma creación. El duelo irrum-
pe y la alegría verdadera desaparece 
(1,9.12). Al profeta le interesa lo que 
le interesa a Dios: el interior de la per-
sona. El campo agostado y carente de 
plantas es para el profeta la imagen 
elocuente de cómo se encuentran los 
corazones: endurecidos y vaciados de 

JOEL
¡QUE EL CORAZÓN SE ENTERNEZCA!

32



ENCUENTRO CON LA PALABRA

Dios. Sin Dios no hay alegría y todo se 
vuelve yermo. Y ¿por qué se alejaron 
los corazones de Dios? Por varias posi-
bilidades: a) Las insidias del Maligno; 
b) La propia naturaleza, que embria-
ga y produce adicción a lo que nos 
place (Cf. Jl 1,5); c) La confusión cir-
cundante ante lo que acaece, se hace 
o se dice; d) La idolatría imperante. Y, 
a pesar de todo ello, Dios, sigue bus-
cándonos, ayudándonos a salir del 
sistema cerrado en el que tendemos a 
recluirnos. Infunde bondad, saca bien 
del mal, es capaz de crear algo de la 
nada. Hace posible “la conversión”, dar 
la vuelta, recomenzar, encontrar el ca-
mino de la vida y hacia la Vida.

Busca Joel la ayuda de los sacerdo-
tes (Cf. 1,13-14). Si ellos se arrepien-
ten, si están cautivados por la volun-
tad y el camino de Dios, si se liberan 
de los asuntos mundanos, si cuidan 

de la comunidad y se entregan al 
servicio de Dios, entonces el pueblo 
también cambiará al ver su santidad, 
serán por su santidad un ancla que 
sostiene y una luz que guía, un cerco 
protector. Por el contrario, dirá Joel, la 
indiferencia sacerdotal hacia la santi-
dad se convertirá en tragedia porque 
provoca la ira de Dios. Ellos deben 
percibir los problemas existentes an-
tes que el resto de la gente e interce-
der por todo ello ante el Señor. Ellos 
deben hacer duelo, ayuno y lamento 
(1,13-14; 2,17).

Joel ve que el Día del Señor (2,1) 
está llegando, con un poder impara-
ble. El juicio es inevitable y se tendrá 
que dar cuenta de palabras y obras. El 
Día venidero es aterrador y el profeta 
se pregunta quién será capaz de so-
portarlo (2,11). El salmista dirá que son 
aquellos que caminan sin culpa, practi-

33



ENCUENTRO CON LA PALABRA

can la justicia, hablan la verdad, aman 
al prójimo, se apartan del mal, honran 
a Dios, se conducen honestamente y 
prestan sin usura (Sl 15). Sus vidas re-
sistirán el juicio, porque tienen sus 
corazones fijos en el Señor.

Pero muchos corazones están ce-
rrados al Señor, llenos de otras pre-
ocupaciones ajenas a las de Dios. El 
Señor podría irrumpir y entrar en ellos 
quebrando cualquier resistencia, pero 
no lo hace. Está a la puerta y llama. 
Sabe que sólo los corazones que se 
abren libremente a su misericordia po-
drán dar fruto.

Es asombroso que Dios ame cora-
zones empecatados como los nues-
tros y nos diga: «Convertíos a mí de 
todo corazón» (2,12). Y, como el co-
razón descarriado no puede ofrecer 
nada, el Señor nos exhorta a circun-
cidarlo: «Rasgad vuestros corazones» 
(2,13). Deben acercársele, obrar un 
poco mejor, abrirle un pequeño res-
quicio, despedazar ese lugar en el 
que convertimos nuestra vida en un 
culto idolátrico. Es necesario ararlo 
para que admita la nueva semilla de 
la vida de Dios.

Dios no sólo asume el precio de las 
consecuencias de una mala vida, sino 
que se acerca, llama e invita a acoger 
su perdón (2Cor 5,20-21). Dios asume 
la vergüenza de quien se le acerca, 
la elimina, rechaza acusarle de su 
maldad, destruye toda su impureza 

y le colma de alegría. Así ocurre con 
Joel: sólo Dios, todopoderoso, podía 
traer la lluvia que renovara el suelo 
yermo y devastado por la langosta, 
y restaurar la vida destrozada; sólo Él 
podía cubrir la vergüenza y redimir el 
tiempo malgastado libertinamente. 
Dios quiere ser compasivo y rico en 
amor (2,13). Y este asombroso obrar 
de Dios no se vincula a ninguna causa 
discernible, no es ciencia, sino mani-
festación de un amor inmenso, incon-
cebible y omnipotente.

Y Joel mira, proféticamente, hacia 
Pentecostés. Anuncia jubiloso que 
acontecerá la transformación del es-
téril desierto en un frondoso bosque, 
donde las montañas “cho-rrearán vino 
nuevo” y las colinas “rezumarán leche” 
(4,18). Tal será la situación de quienes 
dejen enternecer su corazón por la invi-
tación divina: el arrepentimiento acae-
cerá y el Espíritu prometido llegará y 
perdonará todo (4,21), desaparecerá 
la culpa y tomará morada en ese es-
pacio “tan pequeño” que es el corazón 
humano para convertirlo en un paraí-
so en el que abunde la alabanza de 
las buenas obras. Esto es lo que Dios 
desea: una profunda e íntima relación 
con el hombre, con cada uno de noso-
tros. Que los corazones se abran a su 
diseño de amor, porque sólo así esta-
rán verdaderamente preparados para 
que Él mismo pueda venir y morar en 
ellos, y se cumpla que «El Señor vive 
en Sión» (4,21).

P. Salvador Villota 
34



LIBROS

SANTA MARÍA MAGDALENA DE PAZZI
Los cuarenta días

(Textos para un milenio, nº 11; Madrid, 2016)

El 27 de mayo de 1584, gravemente enferma, Catalina de Pazzi profesó 
en el convento de las carmelitas de Florencia con el nombre que había 

adoptado al iniciar su noviciado y con el que pasaría a la historia del Carmelo, 
de la santidad y de la mística y espiritualidad barrocas: sor María Magdalena. 

Ese día, después de comulgar, sufrió una sobrecogedora experiencia 
mística que inauguró un sorprendente periodo de éxtasis de cuarenta días 
ininterrumpidos, y que, en realidad, no sería sino el pórtico de un itinerario 
espiritual cada vez más profundo que Magdalena recorrería progresivamente 
durante toda su vida. 

Hace ahora diez años, en el 450 aniversario del nacimiento de Magdalena, 
Textos para un milenio publicó el relato de Los cuarenta días, en el que la 
religiosa describe los arrebatos místicos que experimentó durante esos 
días. La obra no se editaba en castellano desde sesenta años antes; y en esta 
ocasión, la colección tuvo el acierto de encomendar la edición a María Jesús 
Fernández Cordero, profesora de la Universidad Pontificia de Comillas de 
Madrid y experta en la espiritualidad de la santa florentina. 

Escrupulosa historiadora y aguda teóloga, la profesora Fernández Cordero 
acompaña el texto de Magdalena de un extenso aparato crítico que proporciona 
al lector las claves históricas, culturales, literarias y teológicas necesarias para 
interpretar adecuadamente una obra rebosante de simbolismo barroco y a la 
vez trufada de reminiscencias medievales; pero, sobre todo, un relato fresco 
que anuncia y trasluce la irrefrenable búsqueda de Dios, el profundo espíritu 
de oración, el apasionamiento enamorado de Cristo y la honda espiritualidad 
que impregnaron la vida de una de las grandes místicas de la Historia. 

Un relato que resultará sin duda fascinante a cualquier amante del Carmelo, 
y que puede adquirirse, por ejemplo, en la librería ARS CARMELITANA de la 
calle Ayala en Madrid o a través de su página Web: https://libreriaars.com/
ars-carmelitana/ 

35



NUESTROS CONVENTOS

EL MONASTERIO DE LA MADRE DE DIOS 
DEL CARMEN DE VILLAFRANCA DEL PENEDÉS 

(BARCELONA)

La fundación del monasterio de Villafranca del Penedés en 1642, 
promovida por el provincial carmelita, fray Martín Román, y financiada 

por la piadosa Isabel Aquaviva, fue la primera fundación de un carmelo 
contemplativo de la Antigua Observancia que logró prosperar en Cataluña.

Su inauguración se vio condicionada por el contexto político-militar de la 
Guerra de los Treinta Años y la sublevación catalana de 1640, que impidió 
la llegada de religiosas desde Aragón y Valencia. Por ello, fray Martín formó 
personalmente a la primera comunidad, compuesta de seis jóvenes, una de 
las cuales, sor Gertrudis del Niño Jesús, se convirtió en su primera priora. 
Para ellas redactó unas constituciones inspiradas en la estricta observancia 
tridentina -adaptadas de las que Gregorio Canal había aprobado para la 
Orden en 1625-, que establecían la vida común, la clausura rigurosa, dos horas 
diarias de meditación y un número máximo de veinte religiosas, distintivos, 
todos ellos, de la reformas recoletas.  

Villafranca desempeñó un papel crucial como convento madre de Cataluña: 
entre 1648 y 1680, religiosas de su comunidad participaron en la fundación 
de otras comunidades en Barcelona, Vich y Valls, que acabaron adoptando, 
por ello, las mismas constituciones.

36



NUESTROS CONVENTOS

En 1740, la orden transfirió el convento a la jurisdicción del obispo de 
Barcelona porque no podía atender espiritualmente a las religiosas. No fue 
sino el anuncio de las verdaderas adversidades. Durante la Guerra de la 
Independencia, las monjas tuvieron que abandonar el convento en varias 
ocasiones, refugiándose en otros (Valls, Artesa del Segre, Solsona...), mientras 
su edificio era saqueado; lo que no impidió que en otros momentos de la 
cotienda sirviera de refugio a religiosas de otras comunidades. En 1835, ante 
las amenazas del populacho, la comunidad tuvo que dispersarse durante una 
década, para encontrar a su regreso un edificio expoliado y arruinado. Pese 
a ello, logró restaurar la vida común veinte años después, e incluso sorteó la 
exclaustración durante la Revolución de 1868.

El siglo XX agudizó las tribulaciones. En 1903, tras la muerte de su capellán 
y administrador, un familiar se apropió de los bienes que gestionaba, 
sumiendo a la comunidad en la indigencia de la que salió sólo gracias a la 
ayuda de obispos y allegados. Los episodios más traumáticos ocurrieron, no 
obstante, en el contexto de la violencia anticlerical. La noche del 6 de octubre 
de 1934, los revolucionarios las expulsaron a punta de pistola e incendiaron 
el convento, destruyendo imágenes, obras de arte y, claro está, el archivo 
histórico. Pudieron regresar en abril de 1935, pero poco después, en julio 
de 1936, fueron expulsadas definitivamente, el convento y la iglesia fueron 
demolidos y la cripta profanada.

 La posguerra trajo una lenta recuperación. Con la ayuda de benefactores, las 
religiosas adquirieron unas casas en el centro de Villafranca, donde reiniciaron 
su vida comunitaria. La comunidad, reducida a media docena, se reforzó con 
tres monjas del convento de Barcelona y cinco nuevas postulantes. Entre 1966 
y 1969, para alejarse del bullicio urbano, se construyó un nuevo monasterio 
en las afueras, aunque los problemas estructurales del terreno arcilloso 
exigieron sucesivas reformas. Durante todo este tiempo y pese a los avatares, 
la comunidad mantuvo su vocación misionera, apoyando fundaciones en 
Tárrega y Venezuela.

En los albores del presente siglo, ante el envejecimiento y la escasez de 
vocaciones locales, un grupo de jóvenes religiosas procedentes de conventos 
de Kenia se incorporó a la comunidad. Gracias a este impulso, el monasterio 
subsiste en la actualidad con siete religiosas, constituyendo un testimonio 
vivo de perseverancia y continuidad de la vida contemplativa carmelita a lo 
largo de casi cuatro siglos de historia.

37



LITURGIA

Cuando vamos a Misa o parti-
cipamos en una celebración 

en la iglesia, muchas veces vemos a 
personas que leen, cantan, ayudan 
en el altar o reparten la comunión. 
No son sacerdotes ni religiosas, pero 
sirven con amor y alegría. Ellos son 
los seglares o laicos, y también tie-
nen un papel muy importante den-
tro de la liturgia.

A veces pensamos que en la Iglesia 
solo el sacerdote “hace cosas” durante 
la Misa, pero no es así. Toda la comu-
nidad participa. El sacerdote preside 
en nombre de Cristo, pero todos los 
bautizados somos parte del Pueblo 
de Dios, y todos tenemos algo que 
ofrecer. Participar activamente en la 
Misa no es solo “asistir”, sino rezar, 
cantar, escuchar con atención, res-
ponder y ofrecer nuestra vida junto 
al pan y el vino.

Además, muchos seglares prestan 
su servicio en distintos ministerios 
litúrgicos. Cada uno de ellos ayuda 
para que la celebración sea más viva, 
hermosa y participativa.

El lector es quien proclama la 
Palabra de Dios en las lecturas. No 
es un simple lector: es un mensajero 

del Señor. Su voz lleva a la comuni-
dad la buena noticia del Evangelio. 
Por eso, el lector debe prepararse 
bien y leer con fe, para que todos es-
cuchen y comprendan lo que Dios 
nos quiere decir.

El salmo responsorial es la res-
puesta del pueblo a la Palabra escu-
chada. El salmista canta o recita con 
serenidad, invitando a todos a unirse.

También están los cantores y mú-
sicos, que animan los cantos y llenan 
la celebración de alegría. Su servicio 
es precioso, porque el canto abre el 
corazón a la oración y une a todos 
en una sola voz.

Los niños y jóvenes que ayudan 
en el altar con tanta ilusión son acó-
litos o monaguillos. Ellos preparan 
el vino y el agua, sostienen las velas, 
acompañan al sacerdote y hacen que 
todo esté en orden. Su presencia nos 
recuerda que todos, incluso los más 
pequeños, pueden servir al Señor.

En muchas parroquias, algunos 
seglares son ministros extraordina-
rios de la comunión. Ellos ayudan 
a distribuir la Eucaristía cuando hay 
muchos fieles, y también la llevan 

Los seglares: servidores 
alegres en las celebraciones de 

la Iglesia

38



LITURGIA

a los enfermos que no pueden ir al 
templo. Es un servicio lleno de ternu-
ra y respeto, porque llevan a Jesús 
mismo a quienes más lo necesitan.

El monitor orienta a la comunidad 
durante la celebración: indica los mo-
mentos, da avisos y ayuda a que todo 
se desarrolle con armonía.

El sacristán cuida los objetos sa-
grados, prepara el altar y mantiene el 
templo limpio y digno.

Los colectores o ujieres acogen a 
los fieles y recogen las ofrendas, ayu-
dando con una sonrisa y un espíritu 
de servicio.

Todos estos oficios, aunque dife-
rentes, tienen algo en común: nacen 
del amor y de la fe. Quien sirve en la 
liturgia no busca protagonismo, sino 
colaborar para que otros puedan 
encontrarse con Dios. Es una forma 
concreta de vivir el Evangelio, de 

decir con la vida: “Aquí estoy, Señor, 
para servirte”.

La Virgen, modelo de humildad 
y oración, también nos enseña este 
espíritu. Ella nos invita a servir con 
sencillez y alegría. Cada lector, mo-
naguillo, cantor o ministro puede 
mirarla y aprender de su disponibi-
lidad y amor.

Cada celebración litúrgica, los se-
glares hacen presente a una Iglesia 
viva, participativa y unida. Porque la 
Misa no es solo del sacerdote: es 
de todos. Cada gesto, palabra y can-
to ofrecido con amor hace que el en-
cuentro con Dios sea más profundo 
y hermoso.

Así, cuando servimos en la liturgia 
— leyendo, cantando o ayudando 
en el altar—, también nosotros nos 
convertimos en instrumentos del 
amor de Cristo, al servicio de nues-
tros hermanos.

Francisco Rivera Cascajosa, O. Carm.

39



... DE PELÍCULA

Los lirios del valle 
(Ralph Nelson, 

1963) es una película 
del género que es co-
nocido como feel good 
movie, es decir una pe-
lícula pensada para pa-
sar un buen rato y salir 
del cine convencido de 
que el bien y el amor 
siempre vencen, son 
películas de superación 
en las que muchas ve-
ces no existe siquiera la 
figura del antagonista, 
pues los protagonistas 
se ayudan unos a otros 
y la solución del con-
flicto no se hace por 
confrontación sino por 
colaboración.

Así Los lirios del va-
lle nos presentan a un 
grupo de monjas del 
este de Europa, que 
han escapado del telón 

de acero para terminar en el desierto de Arizona en una zona humilde y depri-
mida, llena de inmigrantes y donde a falta de iglesias, el cura va de pueblo en 
pueblo celebrando la eucaristía en la parte trasera de su furgoneta.

Como San Francisco de Asís, estas mujeres quieren construir la Iglesia del 
Señor y para ello el Señor les va a enviar a Homer Smith, interpretado por Sid-
ney Poitier (interpretación por la que ganó el Oscar) para hacerlo posible. El 
señor Smith es un afroamericano baptista, que no parecería a primera vista la 
persona más indicada para encajar con unas monjas con una estricta menta-
lidad germana. 

Al igual que con San Francisco, la verdadera iglesia a construir va a ser la 
formada por piedras vivas, es decir por las personas que viven en este territo-

40



... DE PELÍCULA

Alejandro López-Lapuente, O. Carm.

rio y que van a tener que aparcar sus diferencias para construir entre todos la 
obra de Dios.

Durante el film vamos a ver el enfrentamiento entre dos personalidades 
muy distintas como son Homer Smith y la madre superiora. pero que se van 
a ayudar mutuamente a crecer como personas. También vamos a ver la for-
mación de una comunidad religiosa en la que van a encajar las monjas inmi-
grantes de la Europa del este, los inmigrantes mexicanos, el cura irlandés, y 
el afroamericano baptista. En una de las escenas clave de la película vamos 
a ver como la comunidad avanza y pasa de ser una torre de babel donde es 
imposible construir nada a un Pentecostés donde el espíritu desciende y hace 
capaces a todos los miembros integrantes de la comunidad de trabajar juntos.

El último en integrarse en la comunidad va a ser el americano blanco 
anglosajón (curiosamente interpretado por el director de la cinta) que va a 
aprender a ver a estos personajes marginados de la sociedad americana y es-
pecialmente a Homer como iguales.

En resumen esta es una película simpática, bien interpretada, con un gran 
Sidney Poitier y que podemos ver como un claro precedente de Sister Act otra 
película con un mismo estilo y que triunfaría 30 años después, esta vez con 
Whoopi Goldberg al frente.

41



diminutivo. Primera letra 
del alfabeto árabe. 6. Sím-
bolo del níquel. Delinee, 
señale. 7. El que acumu-
la riqueza por el placer 
de poseerla. Preposición 
latina. 8. Lleno de lodo o 
cieno. 9. Adorador de di-
oses paganos. 10. Otór-
game. Ave fabulosa del 
paraíso. 11. Embelleciese. 
12. Sonido agradable. 
Abreviatura que usan los 
farmacéuticos y significa 
a partes iguales.
Soluciones Verticales: 1. 
Originalidad. 2. Relatividad. 3. 
Eforo. Amomos. 4. Jugo. Trolero. 
5. OTI. Arosa. Nn. 6. Nacela. Otra. 
7. Erótica. Rusa. 8. Se. Efedrácea.

HORIZONTALES: 1. Cualidad del artista o escri-
tor que produce sus obras con espontaneidad 
y novedad. 2. Teoría de Einstein según la cual 
la duración del tiempo no es la misma para dos 
observadores que se mueven uno con respec-
to al otro. 3. Nombre de los cinco magistrados 
que elegía el pueblo de Esparta. Planta cingib-
erácea cuyas semillas se usan en medicina -pl.-. 
4. Zumo de una sustancia. Mentiroso. 5. Orga-
nización para la Televisión Iberoamericana. Ría 
gallega. Letra repetida. 6. Moldura cóncava en 
la basa de la columna. Distinta a una. 7. Sen-
sual, libidinosa. Paisana de Yeltsin. 8. Conozco. 
Planta gimnosperma como el belcho. 
VERTICALES: 1. Personas zafias y rudas. 2. Re-
batiré con argumentos lo que otro asegura. 
3. Absurdo, carente de razón. 4. Nombre de 
cierto condimento muy apreciado por los ro-
manos. Verano en francés. 5. Terminación de 

6 1
5 9 8

9 1
6 4 2 3 8
1 8 5
5 2 6 4 9

7 2
7 5 6
6 4

1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 11 12

1

2

3

4

5

6

7

8

PA
SA

TI
EM

PO
S Un hombre borracho llega a alcohóli-

cos anónimos y allá le preguntan: “¿Vino 
solo?”. El borracho saca la copa y dice: 
“¡No!, mejor con hielo”.

******************
Una madre le dice a su hijo: “Jaimito, 

me ha dicho un pajarito que te drogas”. 
“La que te drogas eres tú, que hablas 
con pajaritos”.

42



VOCACIONES

JÓVENES con inquietud vocacional, que deseen ser RELIGIOSOS, 
RELIGIOSAS, SACERDOTES CARMELITAS, pueden dirigirse al

encargado de PASTORAL VOCACIONAL:
J. MANUEL GRANADO RIVERA 

Pza. del Buen Suceso, 5 · 41004 · SEVILLA · 954 21 18 23

MONASTERIO S.C. DE MADRES CARMELITAS
C/ Ortega Munilla, 21

presidentafederal2014@gmail.com · Tlf.: 957 28 04 07· 14012 · CÓRDOBA

HERMANAS CARMELITAS
C/ Pradillo, 63· hvirmoncar@planalfa.es · Tel.: 91 416 20 76/91 415 58 89· n28002· MADRID

HERMANAS CARMELITAS DEL  SAGRADO CORAZÓN DE JESÚS
C/ General Asensio Cabanillas, 41· carmelitasscj.gen@confer.es · Tlf.: 91 534 99 43/91 553 51 34  

28002· MADRID

“La espiritualidad del Carmelo, que es una vida de oración 
y de tierna devoción a María, me llevó a la feliz decisión de 
abrazar esta vida”  (San Tito Brandsma).



EN EL CENTRO DE GRANADA

RESERVE DIRECTAMENTE EN NUESTRA WEB
www.hoteldonjuan.com

Calle Martínez de la Rosa nº9
GRANADA · C.P. 18002
ESPAÑA
Tlf.: 0034 958 285 811
Fax: 0034 958 291 920
E-mail:
reservas@hoteldonjuan.com
H-GR-00781 - Mod. Ciudad


